# النعمق والكق



أكتوبر ١٠١٥

\* صموئيل النبلي

\* صموئيل رجل الله



سبتمبر وأكتوبر ٢٠٢٥

العدد ۱۹۷

#### في هزرا العرو افتتاحية العدد مَنْ نحن؟ موضوع العدد صموئيل النبي والرب يسوع موضوع العدد صموئيل النبي موضوع العدد دروس من حياة صموئيل النبي الأخبار السارة الله يقدر دراسات مسلسلة حياة إرميا تأملات هادئة الآب والابن علاقة أزلية من روائع الكلمة تعليم النعمة 27

إن رغبث الإنسان في العيشت لله في وسط أسوأ الشرور لابد وأن يجاوبها الرب بأعظم المشجعات وأقوى أدوات أكفظ الإلهي

> اقرأ الأخبار السارة

> > ص ۲۲



- न الاشتراك السنوي (٦ أعداد) ٣٠ جنيها و ١٠ دولارات في الخارج (بخلاف أجرة الإرسال بالبريد). بريد إلكتروني: gt\_mag@yahoo.com
- ط جميع الحوالات والمراسلات على ص.ب. ١٩٧ رقم بريدي ١٣٣١ الإسكندرية. مع مراعاة وضوح الاسم والعنوان كاملاً.
  - 🗗 رقم الإيداع بدار الكتب ٦٤٦٢ لسنة ١٩٩٣ النعمة والحق ت: ٢١٢٤١٩ الإسكندرية (٠٠).

#### افتتاحية العدد

#### بول ألبرتس



يرتدي اللاعبون في الفرق الرياضية عادةً ثيابًا موحَّدة تُميِّزهم بصريًّا عن منافسيهم، وبهذا، يَسهل تمييز أعضاء كلِّ فريق. يُستخدم هذا المبدأ على كلِّ المستويات وفي المناصب والأوساط المختلفة الأخرى في المجتمع، مثل الحكومات، والأعمال التجارية، والتعليم، والجيش، والطب. كذلك، تتعمَّد بعض العائلات في بعض الأحيان ارتداء ثياب متشابهة، مما يضفي عليها مظهرًا ميَّرًا. بل وإن المنظمات الإجرامية أيضًا تفعل ذلك، إذ لديها ثيابها التي تُميِّزها عن الآخرين.

في حين أن المؤمنين لا يرتدون ثيابًا خاصة تميِّزهم عن غير المؤمنين، إلا أن كلام المؤمنين ونمط حياتهم ينبغي أن يُميِّزهم عن العالم. فعلى كلِّ أفعالهم أن تمجد الله. وعند النظر إلى بعض الأشخاص الأمناء في الكتاب المقدس، نرى أن هذه الأفكار تنطبق عليهم، رغم بعض

١

السقطات التي حدثت في حياتهم. ويمكننا أن نتعلَّم الكثير بما أعلنه الله لنا بالروح القدس.

بينما غن في هذا العالم، لن نكون كاملين في كلِّ ما نفعله، مع أن الله يرانا بالفعل في كمالات ابنه الحبيب، الذي بذل نفسه لأجلنا، ثم قام في اليوم الثالث. فإننا ختاج إلى مساعدة لنعرف كيف نتكلَّم، حيث قيل لنا: «لِيكُنْ كَلَامُكُمْ كُلَّ حِينٍ بِنِعْمَةٍ» (كولوسي ٤: ١). كذلك، لدينا وصايا تتعلَّق بسلوكنا أو بنمط حياتنا. قاد الروح القدس الرسول بولس ليقول: «فَأَطْلُبُ إِلَيْكُمْ ... أَنْ تَسْلُكُوا كَمَا يُحِقُّ لِلدَّعُوةِ اللَّتِي وَعَيْرَفَةِ اللَّهِ في كُلِّ رِضًى، مُثْمِرِينَ فِي كُلِّ رَضًى، هُمُورِينَ فِي كُلِّ عَمَلٍ صَالِحٍ، وَنَامِينَ فِي مَعْرِفَةِ اللَّهِ» (كولوسي ١: ١٠)؛ «لِتَسْلُكُوا كَمَا يُحِقُّ لِلرَّبِّ، فِي كُلِّ رِضًى، مُثْمِرِينَ فِي كُلِّ عَمَلٍ صَالِحٍ، وَنَامِينَ فِي مَعْرِفَةِ اللَّهِ» (كولوسي ١: ١٠)؛ «نَسْلُكُوا كَمَا يُحِقُّ لِلسِّي اللَّهِ (كولوسي ١: ١٠)؛ «نَسْلُكُوا كَمَا يَحِقُّ لِلسِّي اللَّهِ وَمَجْدِهِ»

والطريقة الوحيدة التي يمكن أن تميِّزنا بصفة مستمرة عن الآخرين كأناس ينتمون إلى الرب يسوع المسيح هي أن نتلقَّى تعليماتنا من كلمة الله ونطيعها. فإن الله بنعمته، قد أتاح لنا الكلمة المكتوبة كي نقرأها، وندرسها، وخفظها عن ظهر قلب، وأعطانا الروح القدس ليعلِّمنا (يوحنا ١٤ (١٦٠). كذلك، أعطانا الله آباء وأمهات مؤمنين (التيموثاوس ٥١١)، ومعلِّمين يعلِّمون (التيموثاوس ٥١١)، وأصدقاء مؤمنين (مرقس ١٩١٥)، ومعلِّمين يعلِّمون الكتاب المقدس بدقة (أفسس ٤١ (١١-١١). كي يرشدونا ويساعدونا أيضاً. فليت الذين حولنا يُعلَمون إلى مَن ننتمي!

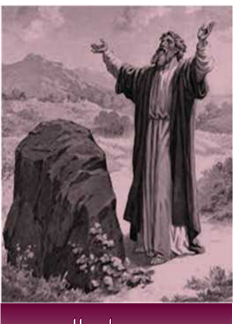
#### موضوع العدد

بول بالمر

# نبيًّ وكاهنً

لم يكن صهوئيل نبيًّا فحسب، لكنه كان أيضًّا آخر القضاة (اصهوئيل ٧: ١٥-١٧)، وكاهنًًا أيضًا: «وَكَاهنًا وَحَاهنًا أيضًا: «وَكَالنَ صَهُوئِيلُ يَخُدِمُ أَيضًامَ ٱلرَّبِّ ... مُتَمَنْطِقٌ بِأَفُودٍ مِنْ كَتَّالًا إلَّهُ الرَّبِّ ... مُتَمَنْطِقٌ بِأَفُودٍ مِنْ كَتَّالًا إلَّهُ الميكانِ (اصهوئيل ١: ١٨). كتَّالًا الله الما يكن ملكًا، لكن وصحيح أنه لم يكن ملكًا، لكن الله الستخدمه لمسح أول ملكين على إسرائيل، وهما شاول وداود.

كذلك، الـرب يسـوع نـبيَّ، وكـاهنُّ، وكـاهنُّ، وكـاهنُّ، وملـكُُّ. فقـد قـال عنـه موســى: «يُقـيمُ لَـكُ اَلـرَّبُّ إِلَهُـكَ نَبِيًّـا ... لَـهُ



صموئیل الني والرب یسوع اطسیح

تُسْمَعُونَ» (تثنيـــة ١٨: ١٥). وعنــدما جــاء يســـوع إلى العــالم، قيــل عنــه: «هَــذَا هُــوَ بِٱلْحَقِيقَــةِ ٱلنَّبِــيُّ ٱلْـآتِـي إِلَــى ٱلْعَــالَمِ» (يوحنــا ٦: ١٤)، وقيــل عنــه أيضًا: «هَـذَا بِٱلْحَقِيقَةِ هُوَ ٱلنَّبِيُّ» (يوحنا ٧: ٤٠).

وهـو أيضًا «رَسُولَ ٱعْتِرَافِنَا وَرَئِيسَ كَهَنَتِهِ» (عبرانيين ٣: ١). فإن «لَنَا رَئِيسَ كَهَنَتِهِ» (عبرانيين ٣: ١). فإن «لَنَا رَئِيسَ كَهَنَةٍ مِثْلَ هَذَا، قَدْ جَلَسَ فِي يَمِينِ عَرْشِ ٱلْعَظَمَةِ فِي السَّمَاوَاتِ» (عبرانيين ٨: ١). وهـو «آلْمَوْلُودُ مَلِكُ ٱلْيَهُ ودِ» (مـتى ١: ١). لكنه ليس فقط ملك اليهـود، بل هـو «مَلِكُ ٱلْمُلُوكِ وَرَبُّ ٱلأَرْبَابِ» (رؤيا 11: ١٠).

#### نذيرٌ

كان صموئيل أيضًا نذيرًا. فقد قالت أمه حنة عنه: «أَعُطِيهِ لِللرَّبِّ كُلُّ أَيُّامٍ مُوسَى» (اصموئيل ۱: ۱۱). والنذير هو شخص يُفرَز «لِلرَّبِّ... إِنَّهُ كُلُّ أَيَّامٍ ٱنْتِذَارِهِ مُقَدَّسٌ لِلرَّبِّ» (العدد ٦: ١، ٨).

كذلك، الرب يسوع هو «قُدُّوسُّ بِلا شَرِّ وَلا دَنَسٍ، قَدِ اَنْفَصَلَ عَنِ الْخُطَاةِ وَصَارَ أَعْلَى مِنَ السَّمَاوَاتِ» (عبرانيين ٧: ٢٦). فهو الرجل الذي «لَمُ يُسَلُكُ فِي مَشُورَةِ اللَّشُرَارِ، وَفِي طَرِيقِ الْخُطَاةِ لَمْ يَقِفْ» (مزمور ١: ١). فإن النموذج المثالي للإنسان المنفصل والمخصَّص هو الرب يسوع.

غن المؤمنون مدعوون أيضًا إلى فصل أنفسنا عن الشر والانفراز للرب. «ٱخْرُجُوا مِنْ وَسُطِهِمْ وَٱعْتَزِلُوا، يَقُولُ ٱلرَّبُّ» (آكورنثوس ٦: ١٧).

#### رجل صلاة

كان صموئيل أيضًا رجل صلاة. «وَصَرَخَ صَمُونِيلُ إِلَى ٱلرَّبِّ مِنْ أَجْلِ إِلَى مَا لَرَبِّ مِنْ أَجْلِ إِلَى وَالرَّبِّ مِنْ أَجْلِ إِلَى مَا يَعْدَابَ لَهُ ٱلرَّبُّ» (اصموئيل ٧: ٩)؛ «صَلَّى صَمُونِيلُ إِلَى

ٱلرَّبِّ» (اصموئيل ٨: ١). وقال أيضًا: «وَأُمَّا أَنَا فَحَاشَا لِي أَنْ أُخْطِئَ إِلَى الرَّبِّ فَأَكُفَّ عَنِ الصَّلاةِ مِنْ أَجْلِكُمْ» (اصموئيل ١١: ٢٣).

كان الرب يسوع هـو المتكـل المثـالي علـى الله. فإننا نقـراً في إنجيـل لوقـا أنـه كـان يصـلّي، «وَإِذْ كَـانَ يُصـَـلّي ٱنْفَتَحَـتِ ٱلسَّـمَاءُ» (لوقـا ٣: ٢١)؛ «فكَـانَ يَعْتَـزِلُ فِـي ٱلْبَـرَارِي وَيُصـَلّي» (لوقـا ٥: ١٦)؛ «خَـرَجَ إِلَـى ٱلْجَبَـلِ لِيُصـَلّي. وَقَضـَـى ٱللّيْـلُ كُلّـهُ فِـي ٱلصَّـلاةِ لِلـه» (لوقـا ١: ١١)؛ «وَفِيمَـا هُـوَ يُصـَلّي عَلَـى ٱنْفِـرَادِ» (لوقـا ٩: ١٨)؛ «أخَـذَ بُطُـرُسَ ويُوحَنَّـا وَيَعْقُـوبَ وَصـَـعِدَ إِلَـى جَبَـلٍ لِيُصـَلِّي فِـي مَوْضِـعٍ» (لوقـا ١: ١١)؛ «وَجَـثَا عَلَى رُكْبَتَيْهِ وَصـَلَّى» (لوقـا ١: ١١)؛ «وَجَـثَا عَلَى رُكْبَتَيْهِ وَصـَلَّى» (لوقا ١٢: ١٤)؛

كيف هي حياة صلاتكم؟ فإننا نقراً أن المؤمنين الأوائل «كَانُوا يُواظِبُونَ عَلَى تَعْلِيمِ الرُّسُلِ، وَالشَّرِكَةِ، وَكَسْرِ الْخُبْرِ، وَالصَّلَواتِ» يُواظِبُونَ عَلَى تَعْلِيمِ الرُّسُلِ، وَالشَّرِكَةِ، وَكَسْرِ الْخُبْرِ، وَالصَّلَونيكي ٥: (أعمال الرسل ١: ١٤). دعونا إذن نصلي «بِلا انْقِطَاعٍ» (١ تسالونيكي ٥: ١٧). ودعونا نواظب «عَلَى الصَّلاةِ سَاهِرِينَ فِيهَا بِالشُّكُرِ» (كولوسي ٤: ١).

كانت أم صموئيل امرأةً مُصلِّية: «وَدَعَتِ ٱسْمَهُ صَمُوئِيلَ قَائِلَةً: لِـَأْنِي مِن ٱلسَّرَبِّ سَـَأْلُتُهُ» (اصموئيل الأول ١: ١٠). دعونا إذن لا نهتم «بِشَــيْءٍ، بِلْ فِي كُـلِّ شَــيْءٍ بِٱلصَّـلاةِ وَٱلدُّعَاءِ مَـعَ ٱلشُّكْرِ، لِـتُعْلَمْ طلباتنا لَـدَى ٱللهِ» (فيلبى ٤: ١).

كذلك، كان صموئيل شفيعًا عن شعب الله. وقد رُبط اسمه مرتين موسى، الذي تشفّع أيضًا عن شعب الله (مزمور ٩٩: ٦: إرميا ١٥: ١).

وإن الحرب يسوع هو شفيعنا الأعظم، فإن له «كَهَنُوتٌ لا يَـزُولُ. فَمِـنْ قُمَّ يَقُدُرُ أَنْ يُخَلِّصَ أَيْضًا إِلَى ٱلتَّمَامِ ٱلَّذِينَ يَتَقَدَّمُونَ بِـهِ إِلَى ٱللهِ، إِذْ هُـوَ حَـيْ فِيهِمْ» (عبرانيين ٧: ١٤-٢٥). وهو «عَـنْ يَمِينِ مَلِهِ، ٱللهِ، ٱللهِ، ٱللّهِ، ٱللّهِ، ٱللّهِ، ٱللّهِ، ٱللّهِ مَلْ عُلهُ فِينَا» (رومية ٨: ٣٤). وقبل جلوسه «فِي يَمِينِ ٱللّهِ اللّهِ قَلْهُ فِي أَيْضًا يَشْفُعُ فِينَا» (رومية ٨: ٣٤). وقبل جلوسه «فِي يَمِينِ ٱللّهَ طَمَةِ فِي ٱلْأَعَالِي» (عبرانيين ١: ٣)، صلّى لأجلنا قائلاً: «وَلَسْتُ أَسْالُ مَنْ أَجْلِ هَوُلاءِ فَقَطْ، بَـلْ أَيْضًا مِـنْ أَجْلِ ٱلّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِـي بِكَلامِهِـمْ [أي بكلام التلاميذ]» (يوحنا ١٧: ٢٠).

غن المؤمنون علينا أيضًا أن نتشفع عن الآخرين. قال الرسول بولس لتيموثاوس: «فَأَطْلُبُ أُوَّلَ كُلِّ شَيْءٍ أَنْ تُقَامَ طَلِبَاتٌ وَصَلَوَاتٌ وَابْتِهَالاتٌ وَتَشَكُّرَاتٌ لِأَجْلِ جَمِيعِ ٱلنَّاسِ ... لِأَنَّ هَذَا حَسَنٌ وَمَقْبُولٌ لَدَى مُخَلِّصِنَا اللهِ» (١ تيموثاوس ٢: ١، ٣).

# قاضٍ وديًان

كـان صـموئيل قاضـيًا: «وَقَضَـى صـَـمُوئِيلُ لَإِسْـرَائِيلَ كُـلَّ أَيَّـامِ حَيَاتِـهِ» (اصموئيل ۷: ۱۵).

والــرب يســوع لــيس مجــرد قــاضٍ، لكنــه القاضــي والــديَّان الأوحــد. فهــو «دَيَّانُ كُــلِّ ٱلأَرْضِ» (تكــوين ١٨: ٢٥). فــإن كــل الدينونــة قــد دُفِعــت إليــه لأنــه البــن الإنســان. وهــو «ٱلــدَّيَّانُ ٱلْعَــادِلُ» (آتيموثــاوس ٤: ٨). فــالله «أقَــامَ يَوْمًــا

هُ وَ فِي هِ مُزْمِعٌ أَنْ يَدِينَ ٱلْمَسْكُونَةَ بِٱلْعَدْلِ، بِرَجُلٍ قَدْ عَيَّنَهُ، مُقَدِّمًا لِلْجَمِيعِ إِيمَانًا إِذْ أَقَامَهُ مِنَ ٱلْأُمْوَاتِ» (أعمال الرسل ١٧: ٣١).

والـرب يسـوع سيُشـرِكنا معـه، لـيس فقـط في الُلك، بـل في الدينونـة أيضًا. وهـذه هـي الكرامـة الـتي سنحصـل عليهـا. «أَلُسْتُمْ تَعْلَمُ ونَ أَنَّ الْعَالَمُ يُدَانُ بِكُـمْ، أَفَأَنْتُمْ غَيْرُ اللهِ مُسْتَأْهِلِينَ لِلْمَحَاكِمِ الصُّغْرَى؟ أَلُسْتُمْ تَعْلَمُ ونَ أَنْنَا سَنَدِينُ مَلائِكَـةً؟» مُسْتَأْهِلِينَ لِلْمَحَاكِمِ الصُّغْرَى؟ أَلُسْتُمْ تَعْلَمُ ونَ أَنْنَا سَنَدِينُ مَلائِكَـةً؟» (اكورنثوس 1: ٢-٣).

# تشجيع شخصي

بدأ صموئيل يخدم الرب منذ طفولته. «وَكَانَ صَمُونِيلُ يَخُدِمُ أَمَامَ السَّرَبِّ وَهُو مَنْ كَتَّانٍ» (اصموئيل اَ: ١٨). وكان يتزايد «نُمُو وَصَبِيُّ مُتَمَنْطِقُ بِأَفُودٍ مِنْ كَتَّانٍ» (اصموئيل اَ: ١٦). وقد يتزايد «نُمُو وَصَلاحًا لَدَى الرَّبِ وَالنَّاسِ أَيْضًا» (اصموئيل اَ: ١٦). وقد قيل عن الرب يسوع أيضًا: «وَكَانَ الصَّبِيُّ يَنْمُ و وَيَتَقَوَّى بِالرُّوحِ، مُمْتَلِئًا حِكْمَةً، وَكَانَتُ نِعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْهِ» (لوقا اَ: ٤٠).

كيف حال نموك الروحي؟ يوصينا بطرس قائلاً: «كَأَطْفَالٍ مَوْلُودِينَ ٱلْآنَ، الْشَعْمُ وَاللَّهُ عَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّالَا وَاللَّهُ وَاللَّالَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَالَّالَا اللّ





في هذه الصفحات، نود التأمل في شخصية صموئيل النبي وخدمته. سيتحتم علينا أن نبدأ بأمه حنة، التي يعني اسمها "نعمة". وهذا هو ما عتاجه شعب الله بصورة خاصة عندما تتدهور الأحوال.

يلخص لنا سفر القضاة حالة شعب إسرائيل المتدهورة، حتى من قبل ميلاد حنة بسنوات عديدة. فإننا نقرأ في هذا السفر عن سبع فتراتٍ من الإخفاق، ولا سيما من جانب رؤساء الأمة. ومع ذلك، يُظهر السفر نعمة الله التي حقَّقت نهضات واستردادًا بطرقِ مختلفةٍ وفي ظروف مختلفة. وهذا الموضوع عجعل سفر القضاة وثيق الصلة بنا، بل ومُشجِّعًا لنا أيضًا في يومنا هذا.

جاء سفر القضاة متبوعًا بسفري صموئيل الأول وصموئيل الثاني. يُظهر هذان السفران أن الله كان جهز شعبه ليكون لهم ملكُّ. وقد أعلن الله مشيئته فيما يتعلق بالملك في تثنية ١٧: ١٤-١٥ قائلاً: «مَتَى أُتَيْتَ إِلَى ٱلأُرْضِ ٱلَّتِي يُعْطِيكَ ٱلرَّبُّ إِلَهُكَ، وَآمْتَلَكْتَهَا وَسَكَنْتَ فِيهَا، فَإِنْ قُلْتَ: أَجْعَلُ عَلَيْ مَلِكًا كَجَمِيعِ ٱلْأُمَمِ ٱلَّذِينَ حَوْلِي. فَإِنَّكَ تَجْعَلُ عَلَيْكَ مَلِكًا ٱلَّذِي يَخْتَارُهُ ٱلرَّبُّ إِلَهُكَ. مِنْ وَسَـيتحقق ذلك بالفعل عندما يملك مِنْ وَسَـطِ إِخْوَتِكَ تَجْعَلُ عَلَيْكَ مَلِكًا». وسيتحقق ذلك بالفعل عندما يملك الرب يسوع.

كان ألقانة، زوج حنة، ومعنى اسمه "الله اشترى"، لاويًا (اأخبار الأيام 1: ١٦، ٣٤). مقترنًا بخدمة الله وسط شعب إسرائيل. وفي ذلك الوقت، كانت تلك الخدمة متمركزة في موضع يُدعَى شيلوه، ومعناه "راحة"، حيث أقيم المسكن بقيادة يشوع (اصموئيل ١: ٣؛ يشوع ١٤٠). وكان التدهور سائدًا هناك أيضًا، نتيجةً لإخفاقات جسيمة من ابني عالي الكاهن. فقد كانا مذنبين بارتكاب الزنا الفاضح (اصموئيل ١: ١١). كما أنهما سلبا الله حقّه باغتصابهما أفضل الذبائح والتقدمات لأنفسهما. وقد دفع سلوكهما الشعب إلى الاستهانة بخدمة الله، ومنها التقدمات التي كانت تقدّم لإكرامه (اصموئيل ١: ١٠).

خلال تلك السنوات، كانت حنة تتوق بشدة إلى ابنٍ تكرِّسه للرب، كي يخدمه ويكرمه في شيلوه. إلا أنها كانت عاجزة عن إنجاب الأولاد، ورما لهذا السبب تزوج زوجها امرأة أخرى. لم تكن هذه الممارسة نادرة في تلك الأيام، لكنها لم تكن خطة الله من البداية (انظر تكوين ١: ١٤).

فعل أبرام الشيء نفسه لأن ساراي، زوجته، كانت تعاني من حالة مشابهة لحالة حنة. لكن الله تدخل ورزقهما ابنًا، وهو إسحاق (تكوين ١١-٢١). كذلك، وبعد سنوات من الانتظار والصلاة، رُزقت حنة وزوجها بابنِ دعته صموئيل.

وكان معنى اسمه، وهو "سُمِع من الله" أو "سُمِع لمن الله"، ملائمًا للموقف. وعندما حان الوقت المناسب، أخذت حنة ابنها الصغير إلى شيلوه; يخدم الرب هناك بين يدي رئيس الكهنة (اصموئيل ١: ٢٤-٢٨). وتتحرك قلوبنا بشدة عندما نقرأ نشيد حنة المليء بالتسبيح (اصموئيل ١: ١-١٠)، والذي أنشدته حنة بينما كان ابنها يخدم الرب في شيلوه (اصموئيل ١: ١٠).

#### وروس من خومة صوئيل المبكرة

كانت شخصية الفتى صهوئيل ونمط حياته وخدمته متباينة بصورة ملحوظة مع خدمة ابني عالي، اللذين واجها دينونة (اصهوئيل ۱: ۲۷-۳۱). كانت رغبة حنة الأعظم هي أن يخدم ابنها الرب بأمانة، في ظل المناخ المفعّم بالتدهور والانخدار في ذلك الوقت، وهذا ما فعله الفتى صهوئيل. فقد خدم الرب، في وعي منه بحضوره، مرتديًا أفودًا من كتان، أمام عالي رئيس الكهنة، الذي لاحظ على ما يبدو التباين بينه وبين ابنيه (اصموئيل ۱: ۱۱، ۱۸؛ ۳: ۱-

يا له من نموذج رائع للآباء والأمهات من الشباب! دعونا نتشجَّع على قراءة بداية سفر صموئيل الأول بتمعُّن، طالبين من الرب أن يعلِّمنا دروساً من التفاصيل التي تقدِّمها هذه الأصحاحات. فقد كان لتكريس حنة وصلواتها تأثيرُ على ابنها، الذي صار رجل صلاة (اصموئيل ۷: ۵: ۸: ۱: ۱: ۱: ۱۰ - ۲۳). فمنذ طفولته، كان صموئيل خادمًا مُدرِّبًا على الاهتمام بما لله. فإذ تلقى تعليمه في مدرسة الله، صار ناطقًا بلسان الله، أو نبيًّا، يُعلِّم شعبه «الطُّريقُ الصَّالِحُ المُسْتَقِيمَ» (اصموئيل ۱۱: ۳۱).

استجاب الله لصلوات حنة، فأصبح صموئيل، ابنها الصغير، خادمًا أمينًا. وفي ضوء ذلك. نلاحظ أهمية إلباس صموئيل أفودًا من كتان (اصموئيل آ: وفي ضوء ذلك. نلاحظ أهمية إلباس صموئيل أفودًا من كتان (اصموئيل آ: ١٨). ففي الكتاب المقدس، يُشير الكتان إلى الطهارة في المقام والسلوك (انظر لاويين ١٦: ٤). وهو يُشير إلى الواحد - الرب يسوع - الذي سلك دائمًا بلا دنس، حتى وإن كان محاطًا بأناسٍ يتسمون بالنجاسة. وللأسف، هذا هو الوضع الذي واجه الفتى صموئيل، إذ رأى السلوك الشرير لابني عالي. لكن ابن حنة كان قد تربَّى على الابتعاد عن الشر، والسعي، في المقابل، إلى إكرام الله. وبسبب سلوكه هذا الذي كان يكرم الله، استطاع صموئيل أن يخدم الله على خو يليق به. ليتنا نقتدى بمثال صموئيل ومثال أمه أيضًا!

#### وروس من خومة صوئيل الاحقة

حتى خلال أيام الانحدار والتحهور هذه، كان الله يعمل، في حنة أولاً، ثم في صحوئيل، ثم لاحقًا في قلوب «آلْجَمَاعَةُ آلَّتِي مَسَّ آللهُ قَلْبَهَا» (اصحوئيل ١٠: ١٦). وقد أعطى صحوئيل شعب الله تعليمات بشأن حقوق وواجبات المملكة (اصحوئيل ١٠: ١٥). وأوصاهم بإكرام الملك الذي اختاره الرب لهم (اصحوئيل ١٠: ١٤). وهو شاول. لكن سرعان ما شنَّ العمونيون على الطرف الآخر من نهر الأردن هجومًا على إسرائيل. وأثار هذا ردَّ فعل من جانب إسرائيل، بقيادة شاول، أدَّى إلى هزيمة ساحقة لعدو إسرائيل (اصحوئيل ١١: ١١). ثم وجَّه صحوئيل شعب إسرائيل إلى الاعتراف بملكهم الجديد وإكرامه.

لكن سمح الله بأن يخيب شاول ظن الشعب. فمع أن شاول أنه كان أطول قامة من كل الشعب، فإنه أخفق بالعديد من الطرق، كما نقرأ بالتفصيل في

اصموئيل ١١-١١. وبنعمة الله، استطاع صموئيل رغم ذلك أن يقود إسرائيل في نهضة، مذكرًا إياهم بأمانة الله على مرّ السنين، ورغم كل إخفاقاتهم (اصموئيل ١٢). يلخص اصموئيل ١٢ إخفاقات شاول الملك والشعب، لكن يوناثان، ابن شاول، برز في اصموئيل ١٤ كضوء ساطع، لأن إيمانه بالله حقق نصرًا عظيمًا على الفلسطينيين. لكن رغم هذا النصر، كانت الصورة العامة قاتمة بسبب إخفاقات شاول الروحية والأخلاقية. ثم أجاز الرب شاول في اختبار آخر، فشل فيه فشلاً ذريعًا بسبب عصيانه وجاهله لحقوق الله. ثم أرسل الله صموئيل لإبلاغ شاول برفض الله له (اصموئيل ١٥)، لكنه سمح له بالبقاء في الحكم لبعض الوقت.

إزاء هذه الخلفية المظلمة، نَعلَم أن الله كان يُعدّ شابًا ليصبح ملكًا حسب قلبه، وهو داود (١صبموئيل ١٦). كان الرب يُدرّب داود فيما كان يرعى غنم أبيه ويقاوم هجمات الأسد والدب (١صموئيل ١٧: ٣٤).

كان صــموئيل نبيًا وخادمًا أمينًا للرب، لكنه احتاج إلى تقويم وتوبيخ بســبب حزنه على شـاول. ولذلك، أمر الله خادمه صــموئيل بأن يتقبّل حقيقة أنه قد رفض شاول، ووجد ملكًا جديدًا، وهو واحد من أبناء يستّى، في بيت لحم، الذي هو "بيت الخبز". ثم أرسل الله صـموئيل إلى هناك ليمسـح هذا الملك الجديد، بينما كانت العائلة والضــيوف مجتمعين للتناول من الذبيحة، أي العجلة التي أحضرها صموئيل معه (اصموئيل ١١: ١). كانت هذه الوجبة ذبيحة سلامة، عكن لكلّ من كان طاهرًا طقســيًّا أن يأكل منها (اقرأ لاويين ٧). وكانت العجلة من البقر، وقد قُدِّمت ذبيحة. فدعا صـموئيل الذين كانوا قد تقدَّسـوا للانضمام إليه، كما قدَّس يستّى وبنيه بنفسه (اصموئيل ١١: ٥).

مع ذلك، كان ينبغي أن يتعلَّم هذا النبي المزيد من الدروس. وهذه الدروس مهمة لنا غن أيضاً في يومنا هذا، ولجميع المؤمنين الذين يهتمون بحقوق الله وبشعبه. توجد اختلافات شاسعة بين ذلك الوقت والوقت الحاضر، ومع ذلك، علينا غن أيضًا أن نتعلَّم دروسًا مماثلة عن الطاعة، والتكريس، والمحبة، للرب ولشعبه. ليتنا نكون مستعدِّين للاشتراك في ذبيحة السلامة التي أعدَّها الله ليومنا هذا، ألا وهي عشاء الرب الذي يقدَّم على مائدة الرب (اكورنثوس ١٠- ابنظر عبرانيين ١٣: ١٠- ١٠).

جد المزيد من الدروس في اصحوئيل ١١: ١-١٣. وهي الدروس التي كان على خادم الله أن يتعلّمها. فقد أخبر الله صحوئيل بأنه اختار واحدًا من أبناء يستّى ليُمسَح ملكًا. ومن بين أبناء يستّى الثمانية. اختار الله واحدًا. كان حسب قلبه. كان ألِيآبُ، الابن البكر، الذي معنى اسمه "إلهي أبِّ"، هو أول من ظن صموئيل أن الرب قد اختاره ليكون مسيحه (اصحوئيل ١١: ١). لكن الرب قال له: «لا تنظر إلى منظره وطولٍ قَامَته لِأنّي قَدْ رَفَضْ تُهُ. لِأَنّهُ لَيْسَ كَمَا يَنْظُر الْإِنسَانُ. لأنَّ الإِنسَانُ. لأنَّ الإِنسَانُ يَنْظُرُ إلى العَيْنَيْنِ. وَأَمَّا الرَّبُّ فَإِنّهُ يَنْظُرُ إلى الْفَلْبِ» (اصحوئيل لان الثاني، الذي معنى اسمه "أبي يعطي طواعيةً". وعبر أمام صموئيل، لكن الرب أوضح لخادمه أن هذا الابن أيضًا لم يكن اختياره (اصحوئيل ١١: ٨). كذلك، الابن الثالث، وهو شَصمَة، لم يُقبَل من الله (اصحوئيل ١١: ٨). ولم يُقبَل أيضً من الأبناء الآخرين الذين جاءوا بعد (اصحوئيل ١١: ٩). ولم يُقبَل أيضً من الأبناء الآخرين الذين جاءوا بعد هؤلاء الثلاثة (اصموئيل ١١: ١). ماذا إذن؟

«وَقَالَ صَمُونِيلُ لِيَسَّى: «هَلْ كَمُلُوا ٱلْغِلْمَانُ؟» فَقَالَ: «بَقِيَ بَعْدُ ٱلصَّغِيرُ وَهُوذَا يَرْعَى ٱلْغَنَمَ». فَقَالَ صَمُونِيلُ لِيَسَّى: «أَرْسِلُ وَأْتِ بِهِ، لأَنَّنَا لا نَجْلِسُ حَتَّى يَأْتِيَ إِلَى هَهُنَا» (اصحوئيل ١١: ١١). أطاع يستَّى صحوئيل. وبعد مجيء داود. نكتشف أنه كان «أشعُرَ مَعَ حَلاوَةِ ٱلْعَيْنَيْنِ وَحَسَنَ ٱلْمَنْظَرِ» (اصحوئيل ١١: ١١). ثم قال الرب لصحوئيل: «قُمِ آمُسَحُهُ، لأَنَّ هَذَا هُو» (اصحوئيل ١١: ١١). أم قال الرب لصحوئيل الرب، «فَأَخَذَ صَمُوئِيلُ قَرْنَ ٱلدُّهْنِ وَمَسَحَهُ فِي وَسَطِ إِخْوَتِهِ. أَطاع صحوئيل الرب، «فَأَخَذَ صَمُوئِيلُ قَرْنَ ٱلدُّهْنِ وَمَسَحَهُ فِي وَسَطِ إِخْوَتِهِ. وَحَلَّ رُوحُ ٱلرَّبِّ عَلَى دَاوُدَ مِنْ ذَلِكَ ٱلْيَوْمِ فَصَاعِدًا» (اصحوئيل ١٦: ١٣). «ثُمَّ قَامَ صَحَدِيلُ وَذَهُبَ إِلَى ٱلرَّامَةِ»، حيث كان مقيمًا. وفي نوع من المفارقة الإلهية، صحح الله بأن يتدرب داود في خدمة شاول، وبأن يتزوج ابنته ميكال، التي قاومت هي الأخرى نعمة الله، فلم تنجب لداود ابنًا قط.

بعيدًا عن مسح شاول، ثم مسح داود لاحقًا، رُبِط صحوئيل بموسى بصفته شفيعًا عن أمة إسرائيل: «ثُمَّ قَالَ الرَّبُّ لِي: وَإِنْ وَقَفَ مُوسَى وَصَمُوئِيلُ أَمَامِي لَا تَكُونُ نَفُسِي نَحْوَ هَذَا الشَّعْبِ (إرميا ١٥: ١). كذلك. شُبِه صحوئيل اللاوي، بموسى وهارون الكاهنين (مزمور ٩٩: ٦). وفقط بالنعمة. أدَّى صحوئيل، اللاوي، دور الكاهن، لأنه لم يكن من نسل هارون. نرى ذلك في حياة داود أيضًا. وكثيرًا ما ذكر صحوئيل، أو خدمته، وداود معًا (اأخبار الأيام ٩: ١١: ١١: ١١: ١١: ١١: ١١: ١٩: ١٩). وفي وقت متأخر كثيرًا من تاريخ إسرائيل، وُصف احتفال الملك يوشيا بعيد الفصح بأنه شيءً لم يُعمَل «فِي إِسْرَائِيلَ مِنْ آيَّامِ صَمُوئِيلَ النَّبِيِّ» (اأخبار الأيام ٥٠: ١١). كل هذا يشير إلى الدور المهم الذي لعبه صحوئيل في أمة الشيام ١٥: ١٨). كل هذا يشير إلى الدور المهم الذي لعبه صحوئيل في أمة إسرائيل. لكن أبناء صحوئيل لم يلتزموا بالمعايير التي اتبعها والدهم (اصحوئيل ١٠: ١٥).

أشير إلى هذا النبي ثلاث مرات في العهد الجديد (أعمال الرسل ٣: ١٤؛ ١٠)؛ عبرانيين ١١: ٣١). قال بطرس في أعمال الرسل ٣: «فَإِنَّ مُوسَى قَالَ لِلأَبَاءِ: إِنَّ نَبِيًّا مِثْلِي سَيُقِيمُ لَكُمُ ٱلرَّبُّ إِلَهُكُمْ مِنْ إِخْوَتِكُمْ. لَهُ تَسْمَعُونَ فِي كُلِّ مَا يُكِلِّمُكُمْ بِهِ. وَيَكُونُ أَنَّ كُلَّ نَفْسِا تَسْمَعُ لِذَلِكَ ٱلنَّبِيِّ تُبَادُ مِنَ ٱلشَّعْبِ. وَجَمِيعُ يُكلِّمُكُمْ بِهِ. وَيَكُونُ أَنَّ كُلَّ نَفْسِا تَسْمَعُ لِذَلِكَ ٱلنَّبِيِّ تُبَادُ مِنَ ٱلشَّعْبِ. وَجَمِيعُ الْأَنْبِيَاءِ ٱلنَّبِيَ تُبَادُ مِنَ ٱلشَّعْبِ. وَجَمِيعُ ٱلْأَنْبِياءِ ٱللهُ النَّاعُ النَّبِيَ اللهُ الْمُؤَلِيلُ فَمَا بَعْدَهُ. جَمِيعُ ٱلَّذِينَ تَكَلَّمُوا، سَبَقُوا وَأَنْبَأُوا بِهَذِهِ ٱلْأَنْبِياءِ ٱلنَّيْ الْأَنْبِياءِ، وَٱلْعَهْدِ ٱلَّذِي عَاهَدَ بِهِ ٱللهُ آبَاءَنَا قَائِلاً لإِبْراهِيمَ: وَبِنَسْ لِكَ تَتَبَارَكُ جَمِيعُ قَبَائِلِ ٱلأَرْضِ. إِلَيْكُمْ أَوَلاً، إِذْ أَقَامَ ٱللهُ فَتَاهُ يَسُوعَ، أَرْسَلَهُ وَبِنَسْ لِكَ تَتَبَارَكُ جَمِيعُ قَبَائِلِ ٱلأَرْضِ. إِلَيْكُمْ أَوَلاً، إِذْ أَقَامَ ٱللهُ فَتَاهُ يَسُوعَ، أَرْسَلَهُ يُبَارِكُكُمْ بِرَدِّ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْكُمْ عَنْ شُرُورِهِ» (أعمال الرسل ٣: ١٦-١١).

مع اقتراب نهاية حياة شاول الحافلة بالإخفاقات، كان الله هو المسيطر على الأحداث حتى عندما أراد الملك شاول أن يستشير عرَّافة، وهو ما كان أمرًا شريرًا. فقد فوجئت العرافة بتدخل الله، الذي سمح لصموئيل بالتحدث إلى شاول من العالم الآخر غير المنظور. لم تكن هذه العرافة نفسها معتادة على ذلك، إذ كان من الشائع أن يتحدَّث روح شرير متظاهرًا بأنه الشخص الميت الذي طُلِبت استشارته. لكن الله سمح بهذا التدخل اللافت ليكون شهادةً أخيرةً لشاول (اصموئيل ١٨). يا له من أمر مهيب! لكن للأسف، لم يتب شاول، وسرعان ما هلك في معركة مع الفلسطينيين، إذ أنهى حياته بيده (اصموئيل ١٣). دعونا نتعلَّم درسًا من حياة شاول، وهو أن الله طويل الأناة، لكنه لا يُخدَع البتة!





عندما نكون بصدد التأمل في حياة صحوئيل النبي، يجب أن نذهب في كتابنا المقدس إلى اصحوئيل ا - 10. فإن صحوئيل، الذي معنى اسمه "سُمعِ من الله"، كان رجلاً أقامه الله في بداية عصر مملكة إسرائيل. كان شعب إسرائيل في حالة روحية متدنية للغاية، وبعيدين عن الله في سلوكهم وطرقهم. لكن على النقيض من ذلك، كانت حياة صموئيل هي حياة من الخدمة الأمينة التي امتدت لسنوات عديدة. فإننا نستطيع أن نلاحظ نموه وتطوره منذ سن صغيرة، كما جَلَّت حكمته ونزاهته في سنواته اللاحقة. فقد كان قاضيًا عادلًا على شعب الله، وكان نبيًّا لله.

ومع أن صــموئيل أخطأ بجعل بنيه قضاةً لإسـرائيل (اصــموئيل ۸) في شـيخوخته، فإن الله سمح بذلك كي يسـتجيب لمطالبة الشـعب بملكٍ. وفي طاعةٍ للرب، مسـح صـموئيل الملكين الأول والثاني لإسـرائيل، وهما شـاول وداود، في وقت كانت فيه المملكة موحَّدة تحت ملكٍ واحدٍ (اصــموئيل ١٦،٩). وقد اسـتخدم الله هذا الوضع كي يتمم مشـيئته السـيادية، إذ مهَّد هذا السـبيل

لابن الله، الرب يسوع المسيح، كي يُكرَم ويُمجّد في المستقبل بصفته «مَلِكُ ٱلْمُلُوكِ وَرَبُّ ٱلأَرْبَابِ» (رؤيا ١٩: ١٦).

سنتناول فيما يلى ثلاث فترات من حياة صموئيل:

- الطفولة (اصموئيل ١: ١-٣: ١٨)
- سنوات النضج (١صموئيل ٣: ١٩-٧: ١٧)
  - الشيخوخة (اصموئيل ۸: ۱-۱۶): ۱)

في كل فترة زمنية من هذه، نستمد دروسًا لحياتنا اليوم. وهي تُظهِر التطور الروحي الذي اختبره صموئيل. ونستطيع الاستفادة جميعًا من هذه الدروس فيما نتناول معًا بعضًا من أبرز المحطات في حياة صموئيل.

# الطفولة

بورك صـموئيل بوالدَين تقيَّين، هما ألقانة وحنة. ويبدو أنه قد حُبِل به نتيجةً لصلاة أمه التقية، التي تعهدت بتكريسه لله من قبل ميلاده (اصـموئيل ا: ١٣-١). كانت الصلاة جزءًا من حياة هذه العائلة التقية التي وُلد فيها صـموئيل. وتتجلى هذه السمة في حياة صـموئيل، لأنه كان شخصًا يتحلَّى بروح الصلاة والاتكال على الله. وينبغي لنا جميعًا أن نتحلَّى بهذه الصفة.

تضمَّن الوعد بتكريس صموئيل للرب تعهُّدًا بأن يكون نذيرًا (انظر العدد ٦: ١- ١). كان هذا يعني أن صموئيل سيصير مقدَّسًا للرب. وقد أوفى والدا صموئيل بوعدهما، وقدَّماه إلى عالي الكاهن ليُدرّبه في خدمة الرب (١صموئيل ١: ١٠). ونعرف من ١أخبار الأيام ٦: ١١-٣٠ أن عائلة صموئيل تتحدر من نسل

لاوي، وهو السبط الكهنوتي. وهذا يُفسِّر لنا لماذا أتى به والداه إلى عالي الكاهن في هذه السن المبكِّرة.

إذا كنا قد بوركنا بوالدين مؤمنَين، فعلينا أن نشكر الله. لكن سواء كان هذا هو حالنا أم لا، علينا جميعًا أن نعيش للرب من الصغر، مثل صموئيل. كم من الرائع أن نرى صموئيل الصغير واقفًا أمام الرب، وأن نرى الله يستخدم يدي صموئيل الصغيرتين والأمينتين، اللتين فعلتا كلَّ ما بوسعهما لإرضاء الرب.

منذ سن مبكرة، استطاع صموئيل أن يلاحظ شرَّ الرجال غير الأمناء. فقد عاش ابنا عالي حياة العصيان والخطية، لكن صموئيل لم يتأثَّر بهما. «وَكُبُر ٱلصَّبِيُّ صَـَمُوئيلُ عِنْدَ ٱلرَّبِّ» (اصـموئيل ١: ٢١). ولدينا هنا درس آخر، لأننا قد نشهد السلوكيات الخاطئة المحيطة بنا، لكن علينا ألا نشارك فيها، ولا نسهم لها بالتأثير في طريقة حياتنا أو تفكيرنا (انظر مزمور ١: ١-٣). فرغم عدم الأمانة والخطية المحيطة بصموئيل، تقدُّم صموئيل روحيًّا أكثر فأكثر. خبرنا الكتاب المقدس في اصموئيل ٢: ٢٦، «وَأُمَّا ٱلصَّبِيُّ صَمُونِيلُ فَتَزَايَدَ نُمُوًّا وَصَلَاحًا لَدَى ٱلرَّبِّ وَٱلنَّاسِ أَيْضًا». وهذا يُذَكِّرنا بربنا يسوع في لوقا ٢: ٥٢، «وَأُمَّا يُسُـوعُ فَكَانَ يَتَقَدَّمُ فِي ٱلْحِكْمَةِ وَٱلْقَامَةِ وَٱلنَّعْمَةِ، عِنْدَ ٱللَّهِ وَٱلنَّاسِ». ففيما يتعلق بالنمو الروحي، لا يوجد ما يسمَّى بالوقوف مكاننا. فإننا إما نتقدُّم بصـورة إجابية، وإما نتراجع روحيًّا. ليتنا جميعًا، نظير صـموئيل، نركز في مســيرتنا على الرب كـلُّ يوم، وخرز تقدمًا روحيًا يمكن للآخرين أن يلاحظوه (اتيموثاوس ٤: ١٥).

في اصموئيل ٣، نقرأ عن دعوة صموئيل. فمنذ صغره، تعلَّم صموئيل الفرق بين دعوة الله ودعوة البشر. فعندما كلمه الرب لأول مرة، ظن صموئيل أن عالى الكاهن هو الذي يكلمه. لكنه تعلَّم من ذلك أن الذي يدعوه ويناديه لم يكن إنسانًا، بل الرب نفسه. كم من المهم أن نعرف الفرق! فالله وحده هو الذي يستطيع أن يدعو المؤمن إلى خدمة معيَّنة. ليتنا نكون أمناء ونفعل الأمور التى قصدها الله لنا ودعانا إليها.

كذلك، في سن صغيرة، لم يُخفِ صموئيل حق كلمة الله. فمع أن نطقه بالدينونة على عالي كان أمرًا صعبًا ومؤلًا، فإنه أخبره بما قاله الله بدقة. وكانت هذه الكلمة نبوية. وللأسف، لم يسفر هذا التحذير عن توبة عالي أو ابنيه، الأمر الذي أدَّى إلى خقق هذه النبوة لاحقًا، تمامًا كما تنبأ بها الله (اصموئيل كن ١٠-١٨).

# سنوات النضج

في اصموئيل ٣: ١٩، نرى انتقال صموئيل من الشباب إلى النضج. كان هذا متصلًا بالمشهد السابق الذي أعلن فيه صموئيل لعالي عن الدينونة الآتية. فقد بارك الله صموئيل على أمانته في خذير عالي. ونقرأ في اصموئيل ٣: ١٩ هذه الكلمات: «وَكَبِرَ صَصَمُونِيلُ وَكَانَ ٱلرَّبُّ مَعَهُ، وَلَمْ يَدَعْ شَيئًا مِنْ جَمِيعِ كَلامِهِ يَسْقُطُ إِلَى ٱلأَرْضِ». فإننا نشهد نموًّا مستمرًّا طوال شباب صموئيل. ما أروع ذل! وليت مثاله هذا يحفزنا على أن نكون أمناء في إعلان حق كلمة الله، وعلى أن ننمو بصورة مستمرة!

كذلك، نقرأ أن شعب إسرائيل جميعهم، من دان، في أقصى شمال البلاد، إلى بئر سبع، في أقصى الجنوب، عرفوا أن صموئيل قد اؤتُمِن نبيًّا لله. فالرب، وليس الإنسان، هو من يعيِّن الأفراد. وقد استعلن الرب لصموئيل في شيلوه، حيث

كان تابوت العهد موضوعًا آنذاك. وبهذا، أعلن الرب لشعبه أنه قد صارت هناك الآن صلة جديدة بينهم وبين إلههم، وموضعًا خاصًّا للإرشاد والشركة، لجميع الذين يطلبون إله إسرائيل بصدق. وشجع الرب صموئيل على مواصلة الخدمة، واستخدمه بقوة، وأعطاه كلمته، التي كانت «عزيزة» في تلك الأيام المظلمة روحيًّا (اصموئيل ٣: ١).

غد القليل جدًا من التفاصيل عن حياة صـموئيل في اصـموئيل ٣: ١٩-٧: ١. وهذا مماثلٌ لما نجده في قصــة حياة موســي، الذي عاش ١٢٠ ســنة. فإن تفاصـيل سنواته كراع للغنم في البرية، بين ٤٠-٨٠ سنة، أُخفِيت عنا. ويمكن قول الشيء نفسه عن ربِّنا ومخلِّصنا المبارك، يسوع المسيح. فإننا لا نعرف سوى أحداث ميلاده، وحدثًا واحدًا فقط من حياته وهو في الثانية عشرة من عمره (لوقا ١). لكن خلاف ذلك، لا نعرف شيئًا عن حياته من سن الثانية عشر وحتى غو سن الثلاثين، عندما بدأ خدمته العلنية. فقد عاش المسيح هذه السنوات الخفية في هدوء أمام عيني الله، الذي رأى جيدًا أمانته ونزاهته في تجارب الحياة اليومية البسيطة. وعندما بدأ الرب يسوع خدمته العلنية في سن الثلاثين، نسمع تقييم الله الآب لتلك السنوات الخفية، قائلا: «هَذَا هُوَ ٱبنى ٱلْحَبِيبُ ٱلَّذِي بِهِ سُرِرْتُ» (متى ٣: ١٧). فقد أرضى يسوع الله الآب خلال تلك السنوات المحتجبة عنا. ليتنا نتحلَّى خن أيضلًا بالأمانة، ليس فقط في العلن، بل في الخفاء أيضًا.

نقرأ عن حدثٍ واحدٍ خلال سنوات نضج صموئيل، ورد في اصموئيل ٧. فبينما حفظ الله بسلطانه تابوت العهد المسلوب (اصموئيل ١-٦)، نادى صموئيل بكلمة الرب، وأعلن ضرورة التوبة (اصموئيل ٧: ٣). كم من المهم أن يتوب غير

المؤمنين عن خطاياهم، ويرجعوا إلى الرب طلبًا للخلاص! ومن المهم بالقدر نفسه أيضًا أن يتوب المؤمنون الحقيقيون عندما يقعون في الخطية (ايوحنا ا: ٨-١٠). فعندما خطئ، من الضروري أن نستعيد الشركة المنقطعة مع ربّنا القدوس. وتستلزم التوبة التخلص من الأمور التي تسبّب الخطية. وفي حالة شعب إسرائيل، كلّمهم صموئيل عن الآلهة الزائفة الغريبة، التي كان ينبغي إزالتها. كذلك، إذا كنا نصارع مع خطية معينة، علينا التخلص منها. الإظهار توبتنا الحقيقية، وتجنب تكرار هذه الخطية في المستقبل. هذا التخلص من الأمور الخاطئة يهيئ قلوبنا للرب. ليت الرب يُعيننا على أن نطيع هذا التعليم العملى.

تشفّع صموئيل عن الشعب (اصموئيل ٧: ٥). وللصلاة أهمية بالغة في حياة المؤمن، وصموئيل مثالٌ رائعٌ لذلك. وعندما نصلّي، ينبغي ألا تقتصر صلاتنا على احتياجاتنا الشخصية، بل ينبغي أن نهتم باحتياجات الآخرين أيضًا. فقد تشفع موسى عن شعب الله، ويبدو أن صلاته غيَّرت ما كان الله قد اقترح أن يفعله بهم (انظر خروج ٣١: ٧-١٤، ٣٠-٣٥). هكذا أيضًا جُب أن نصلّي بعضنا من أجل بعض.

قدَّم صـموئيل محرقة (اصـموئيل ۱؛ ۹) كجزء من تضـرُّعه إلى الرب. وتُذكِّرنا المحرقة بذبيحة المسيح على صـليب الجلجثة. فقد بلغت رائحة هذه الذبيحة قلب الله، ففاضـت منه النعمة والرحمة. أدَّى صـموئيل دور الكاهن عندما قدَّم هذه الذبيحة. وكل مؤمن حقيقي بالمسـيح هو كهنوت «مُقَدَّسُّ» و«مُلُوكِيُّ» (ابطرس ۱: ۵، ۹). وبهذا، فإننا نُقدِّم ذبائح روحية، وهي ثمر شفاهنا.

التي ينبغي أن تقدِّم الشكر والحمد النابعين من قلوبنا إلى إلهنا وأبينا المحب، وإلى ابنه، الرب يسوع المسيح (عبرانيين ١٣: ١٥-١١).

أسفرت أقوال صموئيل وأفعاله عن بركة. فقد استُعيدت المدن التي احتلها العدو، وطُرِد العدو، ولم ينزعج الشعب بعد ذلك خلال حياة صموئيل. وقد ظل صموئيل يقضي للشعب بالعدل، وساعدهم على الخضوع لإلههم. وكان يقوم برحلة سنوية كي يستطلع أحوال الشعب. كان هذا مُشابهًا لما أراد بولس وبرنابا أن يفعلاه في أعمال الرسل ١٥: ٣٦. كم من المهم أن نُلاحظ بعضنا بعضًا، وأن نُحافظ على مسيرتنا المقدَّسة مع الرب، وخرز تقدُّمًا فيها. وإننا نفرح كثيرًا عندما نفعل ذلك، وكذلك عندما نرى الآخرين في حالة روحية جيدة (آيوحنا ٤).

كان صحوئيل يعود دائمًا إلى بيته في الرامة بعد القيام برحلاته. فلم ينس صحوئيل قط من أين أتى وأين يمكن لطاقته أن تتجدَّد. ومن الناحية الروحية، عب ألا ننسى غن أيضًا من أين أتينا. فإننا خطاة مخلَّصون بالنعمة، وعجب ألا ننظر إلى الآخرين نظرة استعلاء. وهذا سيجعلنا نتضع.

كذلك، غن غتاج إلى مكان نستريح فيه من أنشطتنا ورحلاتنا. ويمكن لله أن يستخدم مكانًا مألوفًا كي يوفر لك هذه الراحة.

أنهى صموئيل سنوات نضجه ببناء مذبح في الموضع الذي كان ساكنًا فيه (اصموئيل ٧: ١٧). يا أحبائي، كم من المهم أن نعيش في شركة مع الله في بيوتنا، متكلين على تدبيره لاحتياجاتنا، وعلى توجيهه لنا فيما نعبده. فإننا مدعوُّون إلى أن نكون عابدين، مثل صموئيل، وإلى أن نعطي الله كل الكرامة

والمجد في حياتنا. من شأن العائلة بأكملها أن تستفيد من هذه المارسة في المنزل.

# الشيخوخة

لا يمكن أن نكبر على ارتكاب الخطأ مهما بلغنا من العمر. وهذا درسٌ مهمٌ جُده في حياة صموئيل. فإننا نقرأ عن سنوات شيخوخته في اصموئيل ١٠ (- ١٥: وفي هذا الجزء، من المؤسف أن نرى صموئيل يرتكب خطأ فادحًا بتعيين أبنائه غير الأمناء قضاةً ومع أننا غير متأكدين من دوافع صموئيل في هذا الأمر. فإننا نعلم أن الله لا يعمل بمبدأ الخلافة أو التوريث، ولا ينقل الموهبة أو السلطة من الأب إلى الابن. من الرائع أن نرى ابنًا أو ابنةً يسيرون على نهج والديهم في الأمانة. لكن للأسف، هذا لا يحدث في أغلب الأحيان، وهذا أمر لا نود الاعتراف به. وإن الرب يسوع هو الذي يدعو إلى الخدمة، ويزود الخادم بالمواهب اللازمة للخدمة. ولا يمت الأمر بأى صلة للنسب الطبيعي.

تبيَّن بالفعل أن يوئيل وأبيا، ابني صموئيل، كانا غير أمينين. لكن الله استخدم عدم أمانتهما لحثِّ الشعب على طلب ملكٍ. فقد فضَّل الشعب أن يكون لهم ملك على أن يظلوا خاضعين لهذين الرجلين الفاسدين. وكان الحل الذي اقترحه الشعب هو أن يتمثَّلوا بالأمم المحيطة بهم. كم من المحزن أن ينظر المؤمنون إلى العالم، ويظنوا أن الحياة يمكن أن تكون أفضل إذا تمثَّلوا بطرق غير المؤمنين. ينبغي ألا يكون العالم هو المعيار الذي نتبعه، بل علينا أن نلجأ إلى كلمة الله. ليتنا نتعلم من سقطة صموئيل هذه في شيخوخته.

في اصموئيل ١١، نقرأ عن الاستقامة التي أظهرها صموئيل طوال حياته في جيله. ونستطيع أن نتعلم من حياته كيف ينبغي أن نعيش. كان صموئيل قد شاخ الآن، وعندما تطلع إلى الوراء وتذكر حياته الطويلة، كان على يقين بأنه عاشها في مخافة الرب. فهو لم يخدع أحدًا، ولم يسئ استخدام نفوذه وسلطته، ولم يأخذ رشوة من شانها أن تعوِّج حكمه. فقد كانت حياته مستقيمة بصورة ثابتة ومستمرة، لدرجة أنه حتى في هذه المرحلة من حياته في شيخوخته، لم يستطع أحد أن يتهمه بارتكاب أي خطأ. ينبغي أن ينطبق هذا على كل واحد منا. فليتنا ننهي حياتنا نهاية جيدة، وننظر إلى الوراء دون أدنى ندم على سنوات الأمانة الطويلة لله.

يبدو لنا من خلال اصموئيل ١٠: ١٩ أن صموئيل أسَّس ما يمكن أن نسميه بأول مدرسة للأنبياء. فقد كان قائدًا لهؤلاء المؤمنين الأصغر عمرًا الذين تنبأوا. وقد نال الذين كانوا برفقة صموئيل بركة أن يتعلَّموا منه ومن تجاريب السابقة بصورة مباشرة. كم من الرائع أن نرى هنا سعي صموئيل إلى تدريب الجيل التالي في أمور الله! فهل نهتم خن بمن هم أصغر عمرًا منا ويحتاجون إلى

الإرشاد؟ وهل نشجعهم في أمور الله؟ علينا أن نضع مصلحة الشباب الأصغر عمرًا نصب أعيننا، وأن نرغب في التأثير في الجيل التالي بطريقة روحية إجابية من خلال أسلوب حياتنا.

سُجِّلت نهاية حياة صموئيل بإيجاز في اصموئيل ١٦٥ ا. ونقرأ أن بني إسرائيل ناحوا على موته واجتمعوا ليندبوه. وقد دُفن في موطنه في الرامة. ومع أن الكلمات التي يمكن أن نتأمل فيها هنا قليلة، فإننا نرى كم من البسيط والرائع أن نتذكَّر هذا الحدث. فقد شكَّل موت صموئيل نهاية حقبة. أنهى النبي رحلته هنا. وأعاده الله إلى موطنه وإلى راحته الأبدية في السماء. والذين خلَّفهم وراءه حتمًا كانوا سيفتقدونه، وكانوا سيتذكَّرون الإرث الذي تركه، والقيمة التي نسبها إلى شعب الله خلال حياته. لدينا جميعًا فرصة لننهي حياتنا نهاية حسنة، ونترك وراءنا إرثًا من الأمانة لله ولشعبه. ليتنا نكون مثل صموئيل، وليت كل واحد منا يترك وراءه إرثًا يمكن أن يُنظَر إليه على أنه إرث من الأمانة. لكننا نتوق أيضًا إلى أن نسمع من مخلصنا في السماء تلك من الأمانة. لكننا نتوق أيضًا إلى أن نسمع من مخلصنا في السماء تلك

# الأخبار السارة





هل يستطيع الله من أسوأ الخلفيات القاتمة أن يُخرج أروع اللوحات المحيئة؟ إن التاريخ والواقع يؤكدان ذلك بلا شك.

لقد كانت أيام الصبي صموئيل مظلمة للغاية،

وأقــدس وســط عــاش فيــه «خيمــة الاجتمــاع» كـانــت تمــارس أبشــع الشــرور من أولاد عالى الكاهن الأشـرار.

ولكن.. هل في أشر الأوساط يمكن أن ينشأ للرب أعظم الأتقياء؟ الإجابة العملية الحتي نراها في صموئيل، ومن قبله يوسف في بيت فوطيفار، ومن بعدهم دانيال ورفاقه في قصر نبوخذ نصر. نعم! وبكل تأكيد!

القارئ العزيز: إن رغبة الشخص في العيشة لله في وسط أسوأ الشرور لابد وأن جَاوَب من الرب بأعظم التقدير وأقوى المسجعات وأشد وسائط الخفظ الإلهى فعالية.

السؤال: هل تريد أن خيا لله فعلاً؟ مهما كان ماضيك فإن الرب يسوع قادر على تغيير حالك وتبديل مسارك وخويل أبديتك إلى الأفضل على الإطلاق، إن أتيت إليه الآن، بالتوبة وبالإيمان. ليتك تفعل الآن...وقبل فوات الأوان!.





# كبرياء الأردن

ذهب كلاهما إلى شاطئ النهر ووقفت في ظلال السحاب القاتم وإذ تثبت قدما الرب في لجة المياه نهضا ليقف كل منهما عن أحد جانبيه وأفسحا له الطريق. بين الحوادث التي سبق لنا التأمل فيها وبين موضوع حديثنا في هذا الفصل حلت بمملكة يهوذا مصيبة جسيمة جدًا. فإنه عندما سمع يوشيا الإحتجاجات الشحديدة التي وجهت إليه من كل جانب لعله أراد الاقتداء بإيمان حزقيا واشعياء، فنزل جُيشه المتواضع من الجبال لمهاجمة فرعون غو الذي كان يسير في الطريق المحاذي للشاطئ ليقتسم الغنيمة السهلة في نينوي، التي كانت في حالة الاحتضار وقتئذ. التحم الجيشان في مجدو، عند سفح جبل الكرمل، في حدود سهل اسدرايلون، الذي طالما شهد المواقع الفاصلة.

<sup>\*</sup> إن جربت مع المشاة فاتعبوك فكيف تباري الخيل. وإن كنت منبطحًا في أرض السلام فكيف تعمل في كبرياء الأردن

لم تدم الحرب طويلاً، فإن جيش يوشيا فشل فشلاً ذريعًا اما هو نفسه فقد جُرح جرحًا مميتًا.

قال الملك وهو يحتضر «انْقُلُونِي لأُنِّي جُرِحْتُ جِدًّا» (١ أخ٣٥: ١٣٥) فنقله عبيده من المركبة التي له (وكانت قد احتفظ بها على سبيل الإحتياط) على أنه مات في هدرمون بعد أن سارت به المركبة مسافة وجيزة. وقد كان لموته رنة حزن شديد جدًا في كل البلاد، حتى صار في السنوات التالية مقياساً للحزن الشديد. فزكريا لم يجد تعبيرًا يعبر به عن حزن أورشليم عندما ينظر الشعب يحزن إلى الذي طعنوه أنسب من تشبيهه بنوح هددرمون في بقعة مجدون حينما ناحت كل الأرض عشائر عشائر. كل عشيرة على حدتها (زك١١: ١١، ١١). وشبه بعضهم هذا الحزن بحزن أثينا حينما وصلتها الأنباء بأن لسادر أباد

نظم إرميا مرثاة عند موت ملكه وصيديقه. على أن هذه المرثاة لم تدون في الكتاب المقدس. وللحال بدأ نجم يهوذا يأفل (٢ أي٣٥: ٢٠-٢٧).

اسطولها. وحزن أدنبرة في مساء موقعة فلودن.أ

ارتقي العرش بعد يوشيا ابنه يوآحاز، ولكنه لم يحكم سوي ثلاثة أشهر، وبعد ذلك سبي إلى مصر، بعد أن وضعت خُزامة في لأنفه كأحد الوحوش البرية، ثم مات هناك. أقام خو (ملك مصر) يهوياقيم أخاه ملكًا من بعده على أن يكون خاضعًا لمه. غير أن ملوك يهوذا الأربعة الأخيرين سلكوا بعكس سياسة يوشيا. فإنهم عملوا الشر في عيني الرب، أما يهوياقيم فقد قيل عنه أنه صنع رجاسات كثيرة (اأي ٣١: ١-٨).

لدي موت يوشيا قوي الحزب المناصر للعبادة الوثنية. فقد أذاع هذا الادعاء: ماذا جُدي الديانة التي لم تستطع أن تنجي أعظم عضد لها من مصيبة كهذه؟

ث حدثت يوم ۹ سبتمبر عام ۱۳ مبين انكلترا واسكتلندا حيث قتل جيمس الرابع ملك اسكتلندا وقواده الرئيسيون وعشرة آلاف جندي من جيشه.

لقد كان الإصلاح الذي أجراه الملك الصالح سطحيًا فقط، ولم يتغلغل في أعماق النفوس، ولذلك حدث الآن رد فعل للقوة التي نفذ بها اصلاحاته. وكان المصلحون قد أصبحوا مبغضين من عامة الشعب، وكان لأرميا بنوع خاص نصيب وافر من هذا البغض. فقد كان صديقًا ومستشارًا للملك السالف، وكان لا يتردد عن أن يصب جامات غضبه، بأقسى العابرات، ضد العبادة الوثنية وضد رجاسات عصره. ثم أنه كان قد سبق أن تنبأ بنبوات مروعة عن المصائب العتيدة، والتي كانت قد بدأت تتحقق وقتذاك. بعد ذلك هبت عاصفة من البغض والقتل. فقد كان مواطنوه يدبرون المؤامرات ضده على غير علم منه، قائلين «لِنُهلِكِ الشَّجَرَةُ بِثُمَرِهَا، وَنَقُطَعُهُ مِنْ أَرْضِ الأَحْيَاءِ، فَلاَ يُذكرَ بَعُدُ اسْمُهُ». (ص (۱: ۹)).

كان بعيد الإحتمال أن تمسه هذه العاصفة بأي أذى لأنه كان قد أمر أن يتجول بين مدن يهوذا، ووسط كل البلاد، حيث كان يقف في الساحة الرئيسية لكل المدينة. ويعلن عن الغضب الذي ربد أن ينصب عليهم إذا هم كسروا العهد الإلهى (ص١١: ٨).

انتهت هذه الرحلة بالفشل الذريع المريع فقد أكتشفت مؤامرة وسط رجال يهوذا وسكان أورشليم لأنهم قد عادوا إلى شرور آبائهم، وأقامت كل مدينة وثنها. وحفل كل شرع بمذبح للبعل واعتقد أرميا بأن نفس الصلوات والتوسلات والشفاعة لدي الله لا تجدي هذا الشعب الذي غرق جملته في الخطية، لأنهم كانوا قد اخطأوا الخطية التي للموت التي لا تجدي الصلاة بإزائها شيئًا (ص١١: ١٤، ايو٥: ١١).

وإذ تثقل قلب أرميا بالحزن ومرارة الفشل عاد إلى مدينته ومسقط رأسه، عناثوث. ولم يشك مطلقًا في الخطر المحدق به، كحمل وديع يساق إلى الذبح

يقينًا إنه كان يمكن أن يكون آمنًا وسط أخوته في بيت أبيه، وجد العطف وحسن المعاملة والمحبة التي كان يتوق إليها قلبه الرقيق، والتي لم يجدها في أي مكان آخر. ولكنه لم يجدها هنا.

هنا أيضًا اختبر ما اختبره الرب يسوع الذي جاء إلى خاصته، وخاصته لم تقبله، بل أخذوه إلى حافة الجبل الذي كانت مدينتهم مبنية عليه، حتى يطرحوه إلى أسفل الجبل (لو٤: ٢٩).

دُبرت مؤامرة في هذه القرية المتواضعة، ولم تستطع رُبُطُ القرابة المقدسة أن تقوى على صد تيار ثورة الغضب والتعصب، وبلغ حق الكهنة أشده بسبب الكلمات القاسية والنبوات المروعة التي نطق بها عليهم قريبهم الشاب. فلم يستطيعوا الإحتمال أكثر من هذا. لذلك دُبرت مؤامرة دنيئة ضده، وخت ستار الكلمات المعسولة حالوا قتله. لم يكن له علم بالخطر المحدق به، لولا أن الرب كشف له الأمر «وَالرَّبُّ عَرَّفَنِي فَعَرَفْتُ. حِينَئِذٍ أُرِيْتَنِي أَفْعَالَهُمْ» (ص ١١: ١٨).

ذُهل أرميا لدى هذا الاكتشاف المفاجئ، على الفور اجّه إلى الله متسائلاً ومتعجبًا، وإذ كان واثقًا من نزاهته ومن صلاح الله وجوده وحقه، غاص برهة في جار التساؤل الذي طالما جال في عقل أولاد الله المضطهدين بعد وعدم مساواة التوزيع في النصيب الأرضي «أُبُّر أَنْتَ يَا رَبُّ مِنْ أَنْ أَخَاصِمَكَ. لكِنْ أَكَلَّمُكَ مِنْ جِهَةِ أَحُكَامِكَ: لِمَاذَا تَنْجَحُ طَرِيقُ الأَشْرَارِ؟ إطْمَأَنَّ كُلُّ الْغَادِرِينَ غَدَّرًا!» (ص11: ١، ١).

# ١) توسلات النفس المنسحقة المضطهدة:

# ١. لقد كان واثقًا من نزاهته:

لاشك في أن أرميا كان واثقًا من حقارته. وكان أيضًا واثقًا من خطيته، كشعور أي واحد من الأنبياء العظام في إسرائيل بخطيتهم. لا يمكن أن يتصل أحد بالله صلة وثيقة كارميا دون الشعور التام بالنجاسة. لابد أنه كان شاعرًا على

الدوام بما أحس به أيوب وموسى وداود واشيعاء على أنه بإزاء هذه العاصفة العوجاء من البغض لم يحس بما يلام عليه. إنه لم يعتزل عن أن يكون راعيًا، ولا اشتهى يوم البلية (ص١٦:١٧) ولا سربالمصائب التي نطق بها، ولا تكلم عن دافع شخصي أو في صورة الغضب. بل كانت خطايا الشعب هي التي جلبت الشرور التي تنبأ بها، وكان مجرد موقفه هو خذير البحارة المتغافلين من الصخور القائمة في طريقهم.

عندما نصبح محتقرين ومبغضين ينبغي أن نفحص قلوبنا بدقة لئلا نكون قد ارتكبنا ما سبب احتقارنا وبغضينا. والآلام الوحيدة التي ندخل في دائرة تطويبات المسيح هي التي تكون آلامنا من أجله والتي يكون مُسببوها كاذبين والمؤمن الذي يتحمل الآلام والأحزان وهو بريء هو الوحيد الذي يحق له أن يقرر بأنه يقتفي خطوات السيد، وبأنه يقدم ذبيحة مقب أمام الله. هو الوحيد الذي يحق له انتظار معونة الله للنجاة والخلاص والانقاد.

حين تهب العاصفة فعلي ربان السفينة أن يتأكد من السلام بين بحارته والمودة والألفة مع باقي سفن الاسطول ليس لنا حق الشكوى من إساءات الآخرين الا أن تكون مراضيًا لخصمك سريعًا، ولو أدى ذلك إلى ترك قربانك على المذبح. وأعلم بأن كل لحظة تباطؤ تزيد الموقف تعقدًا، وتزيد الصلح صعوبة. إن طريق الاقتصاص سريع، من الخصم إلى القاضي، ومن القاضي إلى الشرطي، ومن الشرطى إلى السجن (مت٥: ١٢-١٥).

# وكان متحيرًا بسبب عدم المساواة في توزيع النصيب الأرضي:

لعله كان يردد كل كلمة من المزمور ٧٣ الذي أنشده آساف الصالح. إنه لم ينحرف قط عن طريق الطاعة الضيق. ومهما كلفه الأمرمن تضحية فقد جَراً على الوقوف وحيدًا، محرومًا من التعزيات ووسائل الترفيه التي تقع في

نصيب البشر، ولم يتردد عن كشف قلبه لله عالمًا بأنه قد تمم كل وصاياه على قدرما أعطي من نور. على أنه كان مبغضًا ومضطهدًا، وهُدد بالموت، بينما كانت طرق الأشرار ناجحة، وكان كل الغادرين مطمئنين. كان أليمًا جدًا على نفسه أن يرى هذه المناظر، وكان لسان حاله يردد ما أنت به نفس المرنم في هذا المزمور، «حقًا قد زكيت قلبي باطلاً وغسلت بالنقاوة يدى...أما أنا فكادت تزل قدماي، لولا قليل لزلقت خطواتي» (مز٧٣ ع٢، ١٣).

هذا هو ســـؤال كل الأجيال والذي لا نجيب عليه إلا بأن نتذكر أن هذا العالم مقلوب الأوضاع، وأن طريق الطبيعة قد شــوهته الخطية، وأن رئيس سلطان الهواء هو إله هذا العالم، وأن عبيد البريصارعون «فَإِنَّ مُصَارَعَتَنَا لَيْسَتُ مَعَ مُ وَلَحْمٍ، بَلْ مَعَ الرُّؤُسَاءِ، مَعَ السَّلَاطِينِ، مَعَ وُلاَةِ الْعَالَمِ عَلَى ظُلْمَةِ هذَا الدَّهْرِ. مَعَ أَجْنَادِ الشَّرِّ الرُّوحِيَّةِ فِي السَّمَاوِيَّاتِ» (أف1: ١٢).

# ٣. وكان متشوقًا لمعرفة صفات الله:

هنالك غموض واضح في صراخه «دَعْنِي أَرَى انْتِقَامَكَ مِنْهُمْ... اِفْرِزْهُمْ كَغَنَمٍ لِلدَّبْحِ، وَخَصِّ صُهُمْ لِيَوْمِ الْقَتْلِ» (ص١١: ١٠، ١١: ٣). وهننا نميل لمقارنة هذه الكلمات بتلك التي نطق بها الرب يسوع من فوق الصليب عن قاتليه، والتي فاه بها استفانوس يوم أن كانت الحجارة تنهال عليه فتمزق أحشاءه وسائر أعضاء جسمه. وعندئذ نجد زغلاً في الذهب الصافي، وأثر للضعف في حياة هذا القديس العظيم.

على أننا لا نراه بعيدًا عن الصــواب ما يعتقده البعض من أن النبي هنا كان يتنبأ عن نصيب أولئك الأشرار أو أنه كان يتحدث بلسان الله في هذا التصريح الخطير عن الهلاك العتيد.

ولكن التفسير الأصح لكلماته هو أنه كان يحسب حسابًا كبيرًا للتأثير السيئ الذي كان ممكنًا أن يحدث في شعبه لو أن الله تجاوز عن خطية مضطهديه الذين كانوا يعتزمون قتله، وكأن النبي خشي لئلا تصير الإضطهادات التي حلت به ظلمًا وعدوانًا باعثة للبشر على الإعتقاد بأن إساءاتهم للآخرين تؤدي إلى تقدمهم ونجاحهم أكثر مما يؤدي إلى الإستقامة والنزاهة والقداسة.

كان يوشيا هو الملك الوحيد في عصره الذي يتقي الله، ولكنه قُتل في الحرب. وكان أرميا هو خادم الله الأمين، وكانت حياته سلسلة من الآلام. أكان من الحكمة إذن أن يتقي المرء الله؟ ألم يكن أوفر حكمة وأمنًا وخيرًا عبادة آلهة الشعوب المجاورة، التي كان يبدو أنها أقدر على حماية أتباعها، وخدمة مصالح المالك العظيمة التي احتفظت بهياكلها؟

وإذ تأمل أرميا في نتائج الخطية: كيف حزنت الأرض وذبلت المراعي، وفنيت البهائم والطيور، خارت قواه وارتعدت فرائضه. وأدرك بأنه سوف لا يكون هنالك حد للشر السريع السائد في عصره أن كان الله لا يتدخل لصد تياره. لذلك صرخ طالبًا، ليس الإنتقام، ليس لإشباع شهوته الخاصة، بل من أجل إسرائيل.

#### ٤. وهو أيضًا ترك دعواه بين يدي الله:

هذا ما يُستفاد مما ورد في (ص١١: ١٠) «فَيَا رَبُّ الْجُنُودِ، الْقَاضِيَ الْعَدْلَ، فَاحِصَ الْكُلَى وَالْقَلْب، دَعْنِي أَرَى انْتِقَامَكَ مِنْهُمْ لَأَنِّي لَكَ كَشَـفْتُ دَعْوَايَ» (أو طرحت عليك دعواي). كان هذا حكمه منه. وهذا هو الطريق الوحيد لكي نكون آمنين في أوقات المحن الشــديدة. هذا ما فعله الرب يســوع في آلامه على الصليب «الَّذِي إِذْ شُتِمَ لَمْ يَكُنْ يَشْتِمُ عِوَضًا، وَإِذْ تَأَلَّمَ لَمْ يَكُنْ يُهَدِّدُ بَلْ كَانَ يُسَلِّمُ لِمَنْ يَقْضِي بِعَدْل» (ابطا: ١٣).

وفي خطواته ينبغي أن تثبت أقدامنا عندما يتآمر علينا البشر، عندما يهجرنا الأصدقاء، عندما توشك المتاعب أن تجرفنا في تيارها الشديد، فلندحرج عنا همومنا ونضعها على الرب يسوع حامل أثقالنا، ونتركها بين يديه. عندما تسلم إليه الهموم فإنها لا تصبح همومنا خن. لأنه حينذاك يهتم بكل أمورنا بمحبة قوية ورقيقة وصادقة وأمينة حتي لا يبقى هنالك قط أي شيء يدعو للخوف فألق على الرب نفسك، وثقلك، وطريقك.

#### ٢) جواب الله:

لقد تنازل الله وهمس في أذنه قائلاً: أما تذكر حينما دعوتك أولاً لتكون لي نبيًا إنني سبق أن صورت لك الوحدة والعزلة، والمتاعب والاضطهادات التي كانت محفوظه لك؟ ألا تذكر إنني أنبأتك بأن سوف تكون سور خاس إزاء كل الشعب؟ هل خارت قواك؟ هل تسرب اليأس إلى قلبك الآن بسرعة؟ لماذا ضعفت أمام أول عاصفة من الإضطهاد؟ إنك حتى الان قد جربت مع المشاة ومنذ الآن سوف تباري الخيل (ص١١: ٥) إنك في أرض السلام نسبيًا في مدينتك وموطن رأسك، حيث محيط بك من عرفوك منذ الطفولية، ومع ذلك فإنك متعب ومتألم، فكيف تعمل في كبرياء الأردن، حينما مجتاح هذه الأرض للنخفضة، ويطرد كل الوحوش البرية من مخابئها؟ ماذا تعمل حينذاك؟

أليست هذه هي معاملات الله معنا دوامًا؟ فنه لا يدفعنا دفعه واحدة لنباري الخيل، بل يختبرنا أولاً بالجري مع المشاة، إنه لا يسمح لأي واحد منا في ضعفه بأن يلتقي بنهر الأردن في حالة فيضانه وتياراته ولججه، بل يسمح لنا بأن ججرب أولاً في موطننا في أرض السلام حيث نكون آمنين نسبيًا وسط الذين يعرفوننا ويحبوننا. إنه يقدم لنا تجارب الخياة بالتدريج، يسمح للتجارب الأخف بأن تسبق

الأشد. إنه يقدم لنا الفرصة لنتعلم الثقة فيه في الصعوبات الأخف لكي يتشدد الإيمان ويقوى، ولكي نستطيع أن نسير إليه وسط لجج البحار وتياراتها.

ثق بأنه مهما كانت متاعبك وأحزانك في هذه الساعة فإن الله هو الذي سمح بها لتقدم لك فرصـــة للاســتعداد للأيام القادمة. لا تيأس، ولا تكف عن الصراع، ولا تكن غير أمين في القليل. لا تقل إنك لا تستطيع الإحتمال، بل ثق أنك بنعمته تستطيع.

في الله نعمة كافية. انتفع بها، استخدمها، اتكل عليها كن شاكرًا جدًا، لأنه قدم إليك هذا التأديب والاختبار.

والآن، وأنت تتناول من يده كل ما هو مستعد أن يمنحك أياه – النعمة، والتعزية والتأكيد – تقدم إلى الأمام. إنه لن يتخلى عنك. وما قدمه إليك في التجارب الأخف يقدمه إليك في التجارب الأشد. والنعمة التي يعطيك إياها اليوم أن هي إلا خيط فضي دقيق جدًا بالنسبة لنهر النعمة الذي سوف يعطيك إياه في الغد. إن تراجعت إلى الوراء الآن فإنك تخسر التأديب الأشد الذي سوف يأتي يقينًا، وبخسارته تخسر أيضًا الإعلان الأعظم عن نفسه الذي يلازم التأديب.

كن أمينًا لله ثق فيه، وأذكر أنه عندما يأتي بك إلى كبرياء الأردن (ليس من الضروري إلى الموت، بل إلى فيضان من الأحزان المروعة) فإنك حينئذ تجد تابوت العهد، ربما لأول مرة. عندما تلمس قدم الكاهن الأعظم مياه النهر، فإن ينشق وتمشي حينئذ على أرض يابسة. عندما يمتلئ الأردن وتطفو مياهه، فإن الله يتقدم بشعبه المختار إلى حافة النهر، وعندئذ يشق في وسطه طريقًا، فيسيرون فيه دون أن تبتل أقدامهم أو يجرفهم تياره.

# تأملات هادئة







أَبلِغت العذراء مرى برسالة رائعة للغاية من الملاك جبرائيل: «اَلرُّوحُ الْقُدُسُ يَحِلُ عَلَيْكِ. وَقُوَّةُ الْعَلِيِّ تُظَلِّلُكِ. فَلِذَلِكَ أَيْضًا الْقُدُوسُ الْمَوْلُودُ مِنْكِ يُدعَى اَبْنَ اللهِ» الْقُدُوسُ الْمَوْلُودُ مِنْكِ يُدعَى اَبْنَ اللهِ» (لوقا ١: ٣٥). من الرائع، وما يفوق الإدراك البشري، أن ابن الله قد صار إنسانًا! لم يُذكر عن يسوع أنه المولود من الله. بل أنه يُذكر عن يسوع أنه المولود من الله. بل أنه

"ابن الله". لكنه كإنسان، كان بالحقيقة مولودًا من مريم، لأن كلمة "مولود" تنطوي على فعل ولادة، لكن كلمة ابن لا تنطوي على أي ولادة. فلم يولد المسيح من الله مثلما يولد المؤمنون. وعندما دخل المسيح في علاقة مع البشر، دُعي "ابن الله" لأنه، منذ الأزل، كان يتمتع بعلاقة الابن مع الآب.

«ألآبَ قَدْ أَرْسَلَ آلابْنَ مُخَلِّصًا لِلْعَالَمِ» (ايوحنا 2: 18). فهل كان هو الابن من قبل أن يُرسَل؟ نعم بالتأكيد. أنكر البعض ذلك، وزعموا أن المسيح لم يصر ابنًا إلا في التجسد. ألم يكن الله إذن هو الآب من قبل أن يرسل ابنه؟ فإذا كان الله هو الآب يترتب على ذلك قطعًا أن المسيح كان هو الابن منذ الأزل. فهل أصبح الله هو الآب فقط عندما جاء المسيح إلى العالم؟ كلا البتة! أوضح الرب يسوع هذا الأمر دون أدنى لبسٍ في يوحنا ١١: ١٨، «خَرَجْتُ مِنْ عِنْدِ ٱللْآبِ، وَقَدْ ٱتَيْتُ إِلَى ٱلْعَالَمِ». فاصلل خروجه من عند الآب عن مجيئه إلى العالم.

كان يوحنا ٣: ١٦ أيضًا واضحًا في هذا الأمر: «لأَنَّهُ هَكَذَا أَحَبَّ اللهُ الْعَالَمَ حَتَّى بَذَلَ الْبَعُ الم ابُنَهُ الْوَحِيدَ، لِكَيْ لا يَهْلِكَ كُلُّ مَنْ يُؤْمِنُ بِهِ، بَلْ تَكُونُ لَهُ الْحَيَاةُ الْأَبُدِيَّةُ». وفقط عدم الإيمان الأحمق هو الذي سيغيِّر هذا الكلام قائلاً: "حتى بذل ذاك الذي صار ابنه".

وردت كلمة "الوحيد" (في الترجمات الإنجليزية) فقط في كتابات يوحنا للإشارة إلى الرب يسوع. مع أنها استُخدمت أيضًا في عبرانيين ١١: ١٧ للإشارة إلى إسحاق ابن إبراهيم. لا تشير هذه الكلمة إلى الميلاد، لكن "كان المعنى يعبِّر عن علاقة فريدة من نوعها، ولا توحى الكلمة بأن بنوته كلنت لها بداية، لكن الكلمة توحى بعلاقة، وجب تمييزها عن كلمة "الولادة" التي تنطبق على البشــر". الخطأ الكبير الذي يقع فيه البعض هو أنهم يعتقدون أنه بما أن الابن في العلاقات البشرية يأتي بعد أبيه، فلا بد أن المسيح، ابن الله، قد صار ابنًا. لكن كلمة «ابن» لا تعنى على الإطلاق الخروج من شيء أو من شخص آخر، مثلما تعني كلمة «مولود». فالرب يسوع كان هو ابن الآب منذ الأزل، وهو ما يدل على الكرامة التي كان يتمتع بها، والوحدة والشركة التي تمتع بها مع الآب. وكونه الابن هو أساس البنوة في العلاقات البشرية، وليس العكس. «لِكَيْ يُكْرِمُ ٱلْجَمِيعُ ٱلِٱبْنَ كَمَا يُكْرِمُونَ ٱلْآبَ» (يوحنا ٥: ٢٣). فإننا نُكرم الآب لأنه غير محدود، وكليُّ العلم، وكليُّ الوجود، وكليُّ القدرة، وسرمديٌّ. لذلك، هِب أن يُكرَم الابن بالقدر نفسه. فهو ابن الله بطبيعته، لكن المؤمنين يصيرون أبناء الله بالتبني (غلاطية ٤: ١-٧). فهم يصيرون أولاد الله بفعل الولادة الجديدة، وهو ما لم ينطبق قط على الرب يسوع، لأنه ليس "الابن المولود من الله". فهو ابن بالطبيعة، وليس بالتبنِّي.

قد تبدو كلمات الرب يسوع المذكورة أعلاه متناقضة مع كلماته في يوحنا ١٤: ١٨، التي تقول: «أبي أعْظَمُ مِنِّي». لكن الرب يسوع لم يكن يقصد أن الآب أعظم منه في ذاته، بل أنه كابن شغل مكانًا، اتضح بعد ذلك في جسده على الأرض، حت سلطان الآب. وفي هذا النص نفسه، حدث الرب يسوع أيضًا عن رجوعه إلى الآب.

تناول يوحنا باستفاضة شخصية المسيح في مجد ألوهيته. ويتجلى ذلك بوضوح في يوحنا ١٠ ١٨، «اَللهُ لَمُ يَرَهُ أَحَدُّ قَطُّ. الابْنُ الْوَحِيدُ الَّذِي هُوَ فِي حِضْنِ الآبِ هُو خَبَر». فهل كان الابن في حضن الآب قبل مجيئه إلى العالم؟ أجل بالتأكيد! فقط كان في صحميم طبيعته دائمًا أن يكون في حضن الآب. وبسبب تمتعه بهذه العلاقة الحميمية بالآب طوال الأزل، كان مؤهَّلاً تمامًا للإخبار عنه.

وصف يوحنا المسيح بأنه «ٱلْكَلِمَةُ» قبل أن يصفه بأنه «اَلابْنُ». «فِي ٱلْبَدْءِ كَانَ ٱلْكَلِمَةُ ٱلله» (يوحنا ١: ١-١). وكما جَرأ البعض على إنكار أن المسيح كان ابن الله قبل مجيئه إلى العالم، هكذا يوجد من يزعمون جُرأة أن المسيح صار الكلمة عندما جاء إلى العالم. لكن هذه إهانة صارخة للكتاب المقدس وللرب نفسه.

في الواقع، لم تكن للكلمة بداية. فهو كان «في ٱلْبَدْء»، من قبل الزمن كما نعرفه. فقد كان هناك. وبتعبير آخر، هو شخص أزلي. وقد كان "مع الله"، أي إنه متمايز عنه. «وَكَانَ ٱلْكَلِمَةُ ٱلله»، أي إنه شخص إلهي. الأكثر من ذلك أيضًا أنه «كَانَ فِي ٱلْبَدْءِ عِنْدَ ٱلله». فهو أقنوم (شخص) متمايز أزليُّ. والمسيح، «الكلمة»، هو التعبير الكامل عن كلِّ أفكار الله. وبصفته «ألِابُنُ»، هو في حضن الآب، وفيه يُعلَن قلب الآب وأحشاؤه على خو كامل.

#### شهادة العهد القديم

مع أن أجور وصف نفسه بأنه «أَبْلَدُ مِن كُلِّ إِنْسَانٍ» (أمثال ٣٠: ١). فإنه طرح في الآية ٤ أسئلةً كان من شأنها حتمًا أن تدفع أي إسرائيلي إلى التفكير: «مَنْ صَعِدَ إِلَى السَّمَاوَاتِ وَنَزَلَ؟ مَنْ جَمَعَ ٱلرِّيحَ في حَفْنَتَيْهِ؟ مَنْ صَـرَّ ٱلْمِيَاهَ في تُوْبٍ؟ مَنْ ثَبَّتَ جَمِيعَ أَطْرَافِ ٱلْأَرْضِ؟ مَا ٱسْمُهُ؟ وَمَا ٱسْمُ ٱبْنِهِ إِنْ عَرَفْتَ؟»

دعونا نتذكر أن هذا الكلام جاء في الكتاب المقدس، وبالتالي، فإن الله هو الذي يطرح علينا هذه الأسئلة. فإننا نوقف أمام مجد الخالق العظيم، ثم نُسأل: «مَا اُسْمُهُ؟ وَمَا اُسْمُ اُبْنِهِ إِنْ عَرَفْتَ؟» لم يقل السؤال: "ماذا سيكون اسم ذلك الشخص الذي سيصبح ابن الله في المستقبل؟" بل قال: «مَا اُسْمُهُ؟ وَمَا اُسْمُ اُبْنِهِ؟» فهل كان المسيح ابن الله في الموقت الذي كتب فيه أجور هذه الكلمات؟ نعم بالتأكيد! فلا مفر من استنتاج ذلك.

يتنبأ المزمور الثاني، الذي يتحدث عن دينونة الأمم، بكلمات الرب يسـوع: «إِنِّي أُخْبِرُ مِنْ جِهَةِ قَضَاءِ الرَّبِّ: قَالَ لِي: «أَنْتَ اَبْنِي، أَنَا الْيَوْمُ وَلَدَّتُكَ» (مزمور ۱: ۷). تبرز هنا عبارة «أَنْتَ اَبْنِي» في عظمة فريدة من نوعها. فهو ابن الله لأنه هو الله. وهذا يشير إلى مجده الشخصي والحقيقي منذ الأزل. ومع ذلك، فإن عبارة «أَنَا اللّيَوْمُ وَلَدْتُكَ» هي عبارة نبوية، تشير إلى معجزة جستُده. اعترض البعض على ذلك. قائلين إن السيح وُلد ابنًا بالتجسُّد. لكن النص لم يقل: "قد ولدتُك لتصبح ابني". فلو كان هذا هو المعنى المقصود، لذُكِرت الولادة أولاً، وهو ما لم يحدث. فقد ذُكِرت عظمة شخصه أولاً، ثم حقيقة ولادته إنسانًا.

يقدِّم لنا المزمور الثاني درساً ثمينًا آخر، في الآيات ١٠-١١، التي تقول: «فَالآنَ يَا أَيُّهَا الْمُلُوكُ تَعَقَّلُوا. تَأَدَّبُوا يَا قُضاَةَ الأَرْضِ. اَعْبُدُوا الرَّبَّ بِخَوْف، وَاهْتِفُوا بِرَعْدَةٍ. فَبَلُوا الْمُلُوكُ تَعَقَّلُوا. تَأَدَّبُوا يَا قُضاةَ الأَرْضِ. اَعْبُدُوا الرَّبَّ بِخَوْف، وَاهْتِفُوا بِرَعْدَةٍ. فَبَلُوا الْابْن لِيَلا يَعْضَبُهُ. طُوبَى لِجَمِيعِ الْمُتَّكِلِينَ عَلَيْهِ». فمع أن المزمور يتنبأ بالدينونة الآتية في الأيام الأخيرة، لكن هذه الآيات تُعَد إنذارًا للملوك والقضاة اليوم، كما كانت أيضًا في وقت كتابتها. ففي ذلك الوقت، قيل لهم: «قَبُّلُوا اللابْن»، وكان ذلك قبل أن "يولد" الابن إنسانًا بزمان طويل. وقيل أيضًا: «طُوبَى لِجَمِيعِ الْمُتَّكِلِينَ عَلَيْهِ» (الآية ١١). من المؤكد أن كاتب المزمور كتب هذا الكلام لتشجيع الناس في ذلك الوقت على وضع ثقتهم في الابن. وهو ما يعنيه فعل "تقبيل الابن".

جُد شـهادةً أخرى رائعةً للعلاقة ببن الآب والابن في أمثال ٨: ١٦-٣١. الذي يبدأ بقوله: «الرَّبُّ قَنَانِي أُوَّلَ طَرِيقِهِ، مِنْ قَبُلِ أَعْمَالِهِ، مُنْذُ الْقِدَمِ، مُنْذُ الْأَزُلِ مُسِحْتُ، مُنْذُ الْأَبْنِي أُوْلِلِ الْأَرْضِ» (أمثال ٨: ١١-٣١). ونقرأ لاحقًا في الآيتين ٣٠-٣١: «كُنْتُ عِنْدَهُ صَانِعًا، وَكُنْتُ كُلَّ يَوْمٍ لَذَّتَهُ، فَرِحَةً دَائِمًا قُدَّامَهُ. فَرِحَةً فِي مَسْكُونَةِ رَخُنتُ عِنْدَهُ صَانِعًا، وَكُنْتُ كُلَّ يَوْمٍ لَذَّتَهُ، فَرِحَةً دَائِمًا قُدَّامَهُ. فَرِحَةً فِي مَسْكُونَةِ الشخص وَكُنْتُ عِنْدَهُ وَكُنْتُ كُلَّ يَوْمٍ الذَّتَهُ، فَرِحَةً دَائِمًا قُدَّامَهُ. فَرِحَةً فِي مَسْكُونَةِ الشخص الله للحكمة. وهذا الشخص لا يمكن أن يكون سوى الرب يسوع، ابن الآب، كما يشهد (كورنثوس ١: ١٤. «المُسيح قُوَّة اللهِ وَحِكْمَةِ اللهِ». كم سيفوتنا الكثير إذا لم نُدرك أن الابن كان في العصور الماضية دائمًا «لَذَّتَهُ [أي لذة الآب]. فَرحَةً دَائِمًا قُدَّامَهُ» (أمثال ٨: ٣٠). هذه العلاقة بين الآب والابن ينبغي أن تبهج قلوبنا بشدة. وتثير فرحنا الحالي «بالشركة ... مَعَ آلآبِ وَمَعَ ابْنِهِ يَسُوعَ الْمُسِيح» ((يوحنا ١: ٣). ولاحظ أيضًا أنه حتى في العصور الماضية، كانت لذَّات الابن «مَعَ بَنِي آدَمَ» (أمثال ٨: ٣١). لأنه لم يأت وقت قط لم تكن فيه البركة الأبدية للمؤمنين في فكر الآب والابن.

احتج البعض على ذلك قائلين إن أمثال ٨ لا يمكن أن يشير إلى ابن الله، لكنه يشير فقط إلى الحكمة كمبدأ، وذلك لأن الحكمة يُشار إليها بصيغة المؤنث في أمثال ٨: ١-٣؛ ٩: ١-١. لكن، لم يكن الأمر كذلك في أمثال ٨: ١٦-٣، لأن الحكمة تتحدَّث فيه على أنها شخص (انظر الآية ١١). فعندما يُشار إلى الحكمة بصيغة المؤنث الغائب، يكون التركيز منصبًا على العمل الشخصي للحكمة في البشر، لكن في أمثال ٨: ١٦-٣، لم يكن الموضوع متعلقًا باستيعابنا أو فهمنا الشخصي المحكمة، بل كان متعلقًا بالتشخيص الموضوعي للحكمة في شخص واحد، للحكمة، بل كان متعلقًا بالتشخيص الموضوعي للحكمة في شخص واحد، بصرف النظر عن كيفية تأثرنا بها، ولا يمكن أن يكون هذا الشخص إلا ابن الله. بل لم يُنظر إلى هذا الشخص هنا حتى على أنه نموذجٌ للحكمة، لأننا لا نقدر البتة أن لتبع هذا المثال، لكنه يظهر هنا على أنه موضوع محبتنا وعبادتنا المخلصة. لذا، والابن.

وأخيرًا، نستطيع أن نفرح بالحق المُعلَن في صلاة الرب يسوع إلى أبيه في يوحنا ١٧: ٤١، «أَيُّهَا ٱلآبُ أُرِيدُ أَنَّ هَ وُلاءِ ٱلَّذِينَ أَعْطَيْتَنِي يَكُونُونَ مَعِي حَيْثُ أَكُونُ أَنَا. لِيَنْظُرُوا مَجْدِي ٱلَّذِي أَعْطَيْتَنِي، لأَنَّكَ أَحْبَبْتَنِي قَبْلَ إِنْشَاءِ ٱلْعَالَمِ.». ففي هذه الصلاة، خاطب الابن الله بصفته أباه. والله، بصفته الآب، أحب ابنه من قبل إنشاء العالم. وكم يتوافق هذا تمامًا مع المقاطع المختلفة التي تناولناها في هذا المقال الموجز.

إن الغرض من جمال وروعة العلاقة الأزلية من المحبة بين الآب والابن هو قطعًا التأثير فينا، ودفعنا إلى عبادته أمام وجهه.

# من روائع الكلمة



«لْأَنَّتُ فَدْ ظَهَرَ ـَ ْ نِعْمَثُ اللهِ الْمُحَلِّصَتُ، لِجَمِيعِ النَّاسِ، مُعَلِّمَثُ إِبَّانَا أَنْ نُثَلِرُ الْفُجُورَ وَالشَّهُوَا ـَ ِ الْعَالَمِبَّثَ، وَتَعِبِشَ بِالتَّعَفُّلُ وَالْبِرِّ وَالتَّفُوكِ فِي الْعَالَمِ الْحَاضِرِ »(ني؟: ١١، ١٢)

من المهم للغايمة أن نُصدرك أن ذات النعمة الإلهية، الغنية والمتفاضلة، الصي ظهرت لجميع الناس باعتبارها «المخلِّصة»، هي بعينها الصي لنا في المؤمنين «مُعلِّمة»! فو إن كانت في الماضي قد تعاملت معنا كخطاة بالخلاص، فهي في الحاضر تأخذ على عاتقها تعليمنا كمؤمنين.

وتعليم النعمـة يتضـمن شـقًا سـلبيًا أن ننكـر الفجـور (عيشـة عـدم الانضـباط) والشـهوات العالميـة (شـهوة الجسـد، وشـهوة العيـون، وتعظـم المعيشـة) كمـا تتضـمن أيضًا شقًا إجابيًا؛ وهو ان نعيش:

- بالتعقل = من جهة أنفسنا
  - بالبر = من جهة الناس
  - بالتقوى = من جهة الله

وهكذا تضبط نعمة الله رحلتنا صوب المجد العتيد وأفراخ الخلود «مُنْتَظِرِينَ الرَّجَاءَ الْمُبَارَكَ وَظُهُورَ مَجْدِ اللهِ الْعَظِيمِ وَمُخَلِّصِنَا يَسُوعَ الْمُسِيحِ.» (ع١٣)

- ❖ المؤم نون الحقيق يون بالم سيح لهم صفات م شتركة تميزهم بوضوح عن الآخرين.
- ❖ كان صموئيل نبيًا، وقاضيًا، وهو من مسح أول ملكين
  في تاريخ شعب الله القديم.
- مناك م شابهة جمد لة بين صموئيل، والرب د سوع، حيث عاش الأول كرمز للأخير.
- من الروائع أن نجد الأم حنه، وابنها صموئيل في أ يام مظلمة روحيًا وأدبيًا كايام القضاة.
- صموئيل واحد من ألمع شخصيات التاريخ المقدس، بدأ
  حسنًا واستمر كذلك إلى النهاية!
- ♦ في أشر الأوقات، وأصعب الأجواء، يمكن أن ينشا للرب
  أعظم الفتيان!
- ❖ نعمة الله قادرة على تكرار نماذج يو سف وداذ يال في أيامنا الأخيرة الصعبة!